
Flavio Belluomini 

LA BOLLA IMMORTALIS DEI FILIUS  
E LA FONDAZIONE DEL COLLEGIO URBANO, 

1° AGOSTO 1627

1. La Fondazione del Collegio Pastorale Urbano: contesto e atto costitutivo - 2. La ragio-
ne della fondazione del Collegio − 3. Le caratteristiche del Collegio Pastorale Urbano;
3.1 Il Collegio e il Romano Pontefice; 3.2 L’alunno del Collegio Pastorale Urbano; 3.3 Il
compito dell’alunno uscito dal Collegio Pastorale Urbano; 3.4 Lo stile caratterizzante il
missionario uscito dal Collegio; 3.5 Il rapporto tra il Collegio e la Sacra Congregazione de
Propaganda Fide – 4 Tra fondazione e inizio delle attività – Conclusione

Parole chiave: Immmortalis Dei Filius; Collegio Urbano; Urbano VIII; Giovanni Battista 
Vives

Collegium Pontificium, seu Seminarium Apostolicum, sub 
invocatione Sanctorum Petri et Pauli Apostolorum, Pasto-
rale Urbanum nuncupandum, pro Propaganda ac Tuenda 
Catholica et Apostolica Fide […] perpetuo erigimus et 
instituimus1.

1. La Fondazione del Collegio Pastorale Urbano: contesto e atto co-
stitutivo

Con le parole riportate sopra, contenute nella Immortalis Dei Filius,
papa Urbano VIII (1623-1644), il 1° agosto 1627, fondava il Collegio Pa-
storale Urbano, dichiarandolo “pontificio” e conferendogli il compito di 
contribuire alla formazione del clero missionario destinato alla propaga-
zione e alla difesa della fede cattolica. 

Con l’avvicinarsi del IV centenario di quell’atto di fondazione, 
vogliamo tornare a esaminare il testo della Immortalis Dei Filius per 
potervi indivi-duare ciò che per il Pontefice fondatore avrebbe dovuto 
caratterizzare il Collegio.

1 Quanto al testo  della bolla si veda:  Immortalis Dei Filium, in Bullarium 
Pontificium Sacrae Congregationis de Propaganda Fide, tomo I, Typis Collegii 
Urbani, Romae 1839, 65-73; da ora Bulla Erectionis. Per il testo originale: archivio 
storico Di ProPaGanDa FiDe (APF), SC – Collegio Urbano, vol. 1, ff. 104r-119r.

1452/2025 ANNO LXXVIII, 145-174             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL



Flavio Belluomini 

146

Preliminarmente    è  opportuno  puntualizzare  due    aspetti.  Il  primo 
riguarda il fatto che il Collegio avrebbe dovuto trovare posto in un palazzo 
romano, il palazzo Ferratini2, donato il 1° giugno 16263 dal prelato spagno-
lo monsignor Giovanni Battista Vives, proprio per edificarvi un collegio 
missionario4. Vives aveva promesso di effettuare tale donazione il 14 gen-
naio 16225 durante la prima riunione della Sacra Congregazione de Propa-

2 Il palazzo Ferratini, oggi Palazzo di Propaganda, si affaccia su piazza di Spagna a 
Roma. In quel tempo la piazza si chiamava Platea Trinitatis, nome che derivava dalla 
chiesa posta sul colle sovrastante dedicata alla SS Trinità. Cf. G. antonazzi, Il Palazzo di 
Propaganda, De Luca Editori d’Arte, Roma 2005, 15; cf. anche I. arcanGeli, Il palazzo 
dei Farrattini: primo nucleo della sede storica di Propaganda Fide, “Urbaniana University 
Journal” 67 (2019), 3, 145-168; eaD., La decorazione di ine Cinquecento presso Palazzo 
Farrattini ora Propaganda Fide, “Urbaniana University Journal” 68 (2020), 3, 241-255.

3 La donazione avvenne con apposito atto notarile rogato dal notaio della Camera 
Apostolica Crisante Roscioli. Una copia del testo, alla quale faremo riferimento in questa 
pubblicazione, è presente in APF, SC – Collegio Urbano, vol. 1, ff. 87r-90v. 

4 Il Vives aveva già in passato dedicato il suo impegno e le sue risorse per la 
formazio-ne di un collegio missionario. Il prelato spagnolo, insieme al sacerdote lucchese
Giovanni Leonardi e al gesuita missionario Martin de Funes, nel 1608, aveva stilato un 
Memoriale rivolto a Paolo V, con il quale veniva puntualizzata la necessità di un’opera 
missionaria sotto la diretta guida di Roma. Per realizzare ciò i tre sacerdoti autori del 
Memoriale in-sistevano sulla necessità di avere un clero missionario posto alle dirette 
dipendenze del Romano Pontefice. Il Memoriale e l’impegno pregresso profuso dal Vives, 
il quale poi nel 1610 riuscì a dare vita ad un Collegio anche se questo ebbe breve durata, 
ci dicono che la disponibilità del prelato spagnolo ad offrire il suo palazzo non fu 
qualcosa di estem-poraneo; esso affondava piuttosto le radici nella volontà di parti del 
mondo ecclesiastico di porre Roma al centro della propagazione della fede cattolica nel 
mondo. Per una pre-sentazione del Memoriale con riferimenti al Collegio del 1610 e al 
suo legame ideale con il Collegio Pastorale Urbano, cf. G. Piras, La Congregazione e il 
Collegio di Propaganda Fide di J.B. Vives, G. Leonardi e M. De Funes, Università 
Gregoriana Editrice, Roma 1976. Il testo trascritto del Memoriale si trova alle pp. 
119-134. Per una presentazione della breve esperienza del Collegio del 1610, cf. G.
Pizzorusso, Ad effectum conversionis. Il seminario missionario di Juan Bautista Vives
nella Roma di Paolo V, in G. mrozek elis-zezynSKi − g. Pizzorusso (eds.), Una curiosità
generosa. Studi di storia moderna per Irene Fosi, Viella, Roma 2024, 183-198.

5 Il 14 gennaio 1622 i cardinali e i prelati che componevano Propaganda Fide si 
riunirono per la prima volta nella dimora del cardinale Antonio Maria Sauli, decano del 
Sacro Collegio. La consuetudine di convocare le riunioni plenarie (dette anche congrega-
zioni generali) di Propaganda Fide nella casa del cardinale più anziano trovò una canoniz-
zazione nella bolla di fondazione della Congregazione, Inscrutabili Divinae Providentiae 

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
147

ganda Fide, istituzione fondata il 6 gennaio dello stesso anno da Gregorio 
XV (1621-1623) per governare le missioni6, della quale il prelato faceva 
parte. Lungo il periodo che intercorse tra quella prima riunione e l’emana-
zione della Immortalis Dei Filius, tra Vives e Propaganda, e con la stessa 
partecipazione dei papi che si succedettero sul soglio pontificio7, venne a 
instaurarsi un rapporto che permise di superare le difficoltà sopraggiunte8, 

Arcano, emanata il 22 giugno 1622. Cf. Costituzione Apostolica di erezione della S. Congre-
gazione, in J. Metzler (ed.), Sacrae Congregationis de Propaganda Fide memoria rerum. 
350 anni a servizio delle missioni: 1622-1972, III/2 (1815-1972), Herder, Rom – Freiburg 
− Wien 1976, 663. Il 15 novembre 1633, per la prima volta, la congregazione generale si
tenne nella sede che Urbano VIII mise a disposizione di Propaganda nel palazzo Ferratini,
la stessa sede del Collegio Pastorale Urbano. Cf. APF, Acta, vol. 8, ff. 50v; 318r.

6  Su Propaganda, il motivo della sua fondazione e il suo ruolo nell’ambito del governo 
delle missioni da parte di Roma, cf. G. Pizzorusso, Governare le missioni, conoscere il mon-
do nel XVII secolo: la Congregazione pontificia de Propaganda Fide, (Studi di storia delle 
istituzioni ecclesiastiche 6), Sette Città, Viterbo 2018, 23-45; J. Metzler, Foundation of 
the Congregation “de Propaganda Fide” by Gregory XV, in Id. (ed.), Sacrae Congregatio-
nis de Propaganda Fide memoria rerum. 350 anni a servizio delle missioni: 1622-1972, 
I/1 (1622-1700), Herder, Rom – Freiburg − Wien 1971, 86-105.

7  Gregorio XV (Alessandro Ludovisi) morì l’8 luglio 1623. Il 6 agosto di quell’anno 
gli successe Urbano VIII (Maffeo Barberini) che rimase in carica fino al 29 luglio 1644.

8  Il 13 marzo 1622 in una congregazione generale venne preso in esame un memoria-
le indirizzato a Gregorio XV col quale Vives comunicava la sua volontà di disfarsi dei suoi 
beni, prima della sua morte, al fine di «applicarli alla propagatione della fede catholica». 
Il prelato metteva però in evidenza alcune difficoltà che gli impedivano di realizzare il suo 
proposito. APF, SOCG, vol. 382, f. 45r. Monsignor Francesco Ingoli, segretario di Propa-
ganda, precisava in una nota tergale apposta al memoriale che tali difficoltà erano origi-
nate da una «lite» che Vives aveva in corso. Cf. APF, SOCG, vol. 382, f. 50v. Si trattava di 
un contenzioso che Vives aveva in merito al possesso dell’immobile. Il prelato spagnolo, 
nel 1613, aveva firmato un compromesso per l’acquisto del palazzo Ferratini, proponendo 
di pagare con obbligazioni del Monte di Pietà per premunirsi da una possibile evizione 
visto che i venditori, i fratelli Ferratini, erano gravati da debiti. I Ferratini accettarono, ma 
nel 1615 vendettero il palazzo con lo stesso prezzo, libero da vincoli, ad altro acquirente. 
Vives, che già aveva fatto ricorso, dopo la fondazione di Propaganda, si rivolse a Gregorio 
XV con il memoriale a cui abbiamo fatto cenno sopra. Il Papa affidò la questione alla 
Sacra Congregazione. Da quel momento Vives e Propaganda fecero fronte comune fino 
al conseguimento del risultato desiderato. Il 27 gennaio 1624, ormai sotto Urbano VIII 
e anche grazie al suo diretto interessamento, Vives entrò nel pieno possesso del palazzo. 

A dimostrazione della proprietà ottenuta e della permanete volontà di procedere con la 
donazione promessa, Vives fece porre un’iscrizione sulla facciata del palazzo: «Collegium 



Flavio Belluomini 

148

portò alla donazione del palazzo e infine condusse all’atto di fondazione 
da parte di Urbano VIII. Quello che qui ci interessa mettere in evidenza è 
il fatto che la formazione del clero missionario rientrò fin da subito tra le 
preoccupazioni della nuova Congregazione delle missioni. È opportuno poi 
accennare a un fatto su cui torneremo in seguito: l’offerta del Vives rien-
trava in un progetto più ampio della donazione di un palazzo come luogo 
di formazione per il clero missionario; Propaganda infatti aveva previsto 
che tale edificio, oltre ad accogliere gli alunni da formare come missionari, 
offrisse un asilo ai convertiti alla fede cattolica e divenisse la sede ufficiale 
della stessa Congregazione9. 

Il secondo aspetto da considerare riguarda la natura del documento che 
vogliamo esaminare. Se poniamo la nostra attenzione sui dati estrinseci 
della Immortalis Dei Filius, ci accorgiamo che siamo davanti a una bulla10, 
genere di documento pontificio con il quale il romano pontefice interve-
niva per “confermare” quanto deciso da altri soggetti e/o per “costituire” 
una nuova realtà per sua spontanea volontà, garantendone i diritti e sta-
bilendone i doveri11. Queste due realtà, confirmatoria e costitutiva, che 
costituiscono la parte dispositiva del documento, possiamo rintracciarle 
nella bolla a seguito di una lunga parte narrativa che ricorda la donazione 
effettuata dal Vives12. Al termine di questa parte narrativa, il testo riporta 
le seguenti parole:

pro Propaganda in universum mundum per sacerdotes secolares (sic) catholica fide», An-
tonazzi, Il palazzo di Propaganda, 22.

9  Cf. APF, Acta, vol. 3, f. 1v.
10  Sui caratteri estrinseci che contraddistinguono una bolla pontificia, cf. C. Paoli, 

Diplomatica, Nuova edizione aggiornata da G.C. Bascapè con 220 disegni e facsimili, Le 
Lettere, Firenze 1987 (rist. anastatica dell’ed. Sansoni, 1942 Firenze), 36-43. 

11  Il testo, in scrittura bullatica, trova posto su un supporto scrittorio di pergamena 
finissima. Il protocollo (contenente il nome del pontefice, seguito dalla formula humilita-
tis: «Episcopus, Servus Servorum Dei» e dalla formula perpetuitatis: «ad perpetuam rei 
memoriam») è scritto in lettere allungate. L’escatocollo ha un sigillo plumbeo pendente 
(con le immagini dei SS. Apostoli Pietro e Paolo su un lato e con la scritta Urbanus Papa 
VIII sull’altro) appeso al documento con filo serico rosso e giallo.

12  Il Vives con l’atto notarile faceva dono non solo del palazzo Ferratini, ma anche 
dei suoi beni mobili e immobili, con alcune eccezioni e riservandosi l’usufrutto su tutto 
ciò che donava. Tali eccezioni, come pure l’usufrutto del palazzo, vennero poi accolte da 
Urbano VIII nella stessa bolla del 1627. Si trattava di una donazione inter vivos, che mon-

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
149

Nobisque [è il Pontefice che parla] praeterea, tenore dicti instrumenti [l’at-
to notarile del 1° giugno 1626], quatenus donationem, cessionem, et tran-
slationem huiusmodi pro illarum maiori subsistentia, et perpetua roboris 
firmitate, de Apostolicae potestatis plenitudine confirmare, et approbare, 
omnesque tam formales, et substantiales, quam alios, quosvis, tam juris, 
quam facti defectus, qui quomodolibet in iisdem intervenerint de eiusdem 
potestatis plenitudine supplere, et tollere vellemus et dignaremur, instanter 
supplicaverit, prout in instrumento desuper per dictum Chrisantem nota-
rium rogato, plenius continetur13.

La bolla ricordava che era stato il Vives a chiedere al Pontefice di ap-
provare la sua donazione, offrendo così alla donazione stessa una garanzia 
giuridica per effetto dell’intervento dell’autorità apostolica14. 

Alla richiesta fatta dal donatore, la bolla riporta la risposta di Urbano 
VIII: 

Nos igitur […] motu proprio, non ad eiusdem Joannis Baptistae […] sed 
ex mera scientia et deliberatione Nostris ac de Apostolicae potestatis ple-
nitudine, donationem, cessionem et translationem huiusmodi omniaque in 
instrumento desuper, ut praefertur celebrato, contenta acceptantes, illaque 
grata et rata habentes, eadem Apostolica auctoritate, tenore praesentium 
perpetuo approbamus et confirmamus15. 

È questo l’atto confirmatorio con il quale il Pontefice chiariva che il suo 
intervento, pur se su petizione del Vives, scaturiva dalla sua volontà sovra-
na. In tal modo il Papa, oltre a dare la sua approvazione a quanto stabilito 
dal donatore, si appropriava dell’iniziativa. 

signor Vives aveva potuto realizzare grazie all’autorizzazione ottenuta con breve papale 
del 30 aprile del 1624. Cf. APF, Fondo Vives, vol. Eredità, non foliato.

13  Bulla Erectionis, 68.
14  In effetti la richiesta del Vives rivolta al Pontefice è presente nell’atto rogato il 1° 

giugno 1626: «Idem illustrissimus et reverendissimus dominus Joannes Baptista donans 
ut supra, tenore praesenti instrumenti, supplicavit Sanctissimo Domino Nostro Urbano, 
divina providentia papa Octavo, quatenus dignetur suo motu proprio certaque scientia ac 
de Apostolicae potestatis plenitudine / cum omnibus et singulis clausolis, decretis etiam 
insolitis aliisque prohibitionibus, derogationibus et dispositionibus sibi benevisis etiam 
derogando si erit opus cuicunque vitio litigiosi praesentem donationem pro illius perpetua 
roboris firmitate confirmare et approvare», APF, SC – Collegio Urbano, vol. 1, ff. 88v-89r. 

15  Bulla Erectionis, 69.



Flavio Belluomini 

150

Il testo aggiunge:
illisque perpetuae et inviolabilis Apostolicae firmitatis robur adiicimus ac 
omnes et singulos, tam juris quam facti, aliosque etiam substantiales de-
fectus, si qui desuper forsan intervenerint eisdem auctoritate et tenore sup-
plemus16.

Con tale passaggio il Pontefice veniva a dare un ulteriore sigillo a quan-
to da lui confermato, escludendo così qualsiasi ostacolo di carattere giuri-
dico-legale o fattuale che fosse potuto insorgere in futuro. 

Terminata la parte confirmatoria, la bolla prosegue: 
Et insuper ad maiorem Omnipotentis Dei gloriam et fidei catholicae incre-
mentum unum in palatio praedicto […] collegium pontificium seu semina-
rium apostolicum sub invocatione Sanctorum Petri et Pauli Apostolorum, 
Pastorale Urbanum nuncupandum, pro propaganda ac tuenda catholica et 
apostolica fide […] perpetuo erigimus et instituimus17.

Queste parole sono il vero e proprio atto costitutivo del Collegio, la sua 
fondazione. Proprio perché è un atto costitutivo il testo indica con chiarez-
za lo scopo della nuova istituzione e ne stabilisce un nome preciso, espres-
sione dello stesso scopo. 

Le considerazioni fatte sulla natura del documento che stiamo per ana-
lizzare sono utili per due ragioni. Prima di tutto, trattandosi di una bolla 
pontificia, ci consentono di mettere in chiaro che il suo fine era quello di 
garantire da un punto di vista giuridico l’esistenza del Collegio Pastorale 
Urbano. Non dobbiamo quindi andare a cercare nella Immortalis Dei Filius 
quelle indicazioni di natura pratica che, come potrebbe avvenire con un 
regolamento, intendono ritmare la vita del Collegio e dei suoi alunni. La 
bolla offriva piuttosto quelle linee ideali che avrebbero dovuto riflettersi in 
seguito su eventuali regolamenti e statuti18. La bolla non è nemmeno da in-
tendersi come l’atto inaugurale del Collegio Pastorale Urbano; dunque non 

16  Ivi.
17  Ivi.
18  I primi regolamenti di cui siamo a conoscenza sono degli anni quaranta del XVII 

secolo. Cf. N. Kowalski, Il Pontificio Collegio Urbano de Propaganda Fide, [s. n.], Roma 
1956, 18. Per il testo delle regole, cf. APF, SC – Collegio Urbano, vol. 1, ff. 167r-182v. Per 
un breve commento sulle Regole sopra menzionate, cf. M. Jezernik, Il Collegio Urbano, in 
Metzler (ed.), Sacrae Congregationis I/1 (1622-1700), 472-474. 

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
151

possiamo immediatamente concludere che a partire dal 1° agosto 1627 sia 
iniziata la vita del Collegio con alunni, superiori e con l’attività formativa. 

L’altra ragione per cui deve essere tenuta in conto la natura della bolla 
è data dalla sua stessa composizione: essa, come abbiamo visto, da un 
lato conferma ciò che aveva ricordato nella parte narrativa e dall’altro co-
stituisce un nuovo soggetto giuridico. È da questa duplice dimensione, 
che costituisce la parte dispositiva del documento, che possiamo intendere 
ciò che il Pontefice voleva che idealmente caratterizzasse il Collegio. Di 
conseguenza, per comprendere la parte dispositiva sarà necessario fare 
riferimento anche alla parte narrativa. È infatti da quanto veniva accolto di 
ciò che aveva stabilito Vives e dalle modifiche e integrazioni aggiunte da 
Urbano VIII che emerge l’identità originaria del Collegio. 

Il testo della bolla è preceduto da un’introduzione che indica la ragione 
di fondo per cui Urbano VIII era giunto a quell’atto fondativo e offre così 
l’orizzonte che avrebbe dovuto orientare la nuova istituzione dedita alla 
formazione dei missionari.

2. La ragione della fondazione del Collegio

Il testo della Immortalis Dei Filius si apre con le seguenti parole:
Immortalis Dei Filius nostram mortalitatem induere volens, ut tenebras 
infidelitatis, atque insipientiae umbras desiiceret, quae hominum animas 
appleverat, veluti Sol fulgidissimus est exortus et verae Fidei ignoculos, ubi-
que terrarum per Apostolos, caeterosque Evangelii praecones, tamquam per 
nitidissima Sydera diffudere curavit19. 

L’incipit della bolla, servendosi della metafora della luce e delle tene-
bre, pone in evidenza l’opera redentrice del vero Sole, l’Immortale Figlio 
di Dio, il quale, dice il testo, assumendo la natura umana, ha portato al 
mondo la luce salvifica per liberare gli uomini dalle tenebre dell’infedeltà 
e dell’ignoranza e ha inviato i suoi apostoli e gli altri araldi del Vangelo per 
diffonderla nel mondo. 

A fronte dell’opera redentrice realizzata da Cristo, la bolla presenta con 
amarezza la realtà che è ancora in essere: 

19  Bulla Erectionis, 65.



Flavio Belluomini 

152

Quoniam vero, vel quaedam supersunt regiones quae ut penitus locorum 
intercapedine dissitae, vel barbara feritate dissociatae, lumen adhuc 
Divinae legis ac Fidei minime exceperunt, aut nonnullae reperiuntur, 
quibus olim quidem Sacrosancti Evangelii splendor affulsit, sed 
vel haereticae labis tenebris iterum obvolutae, vel infidelium, 
paganorumque impiorum catholicae fidei desertorum colluvione obrutae20.

Molte parti della terra restavano prive della luce di Cristo a causa di tre 
diversi motivi. Alcune non avevano ricevuto il chiarore della legge divina, 
in quanto non erano state ancora raggiunte dall’opera missionaria; altre, 
pur raggiunte dalla luce del Vangelo, sono state nuovamente avvolte dalle 
tenebre per il dilagare dell’eresia o perché contaminate dall’opera di infe-
deli e di pagani. Infine, alcune regioni della terra, sebbene rimaste nella 
luce della fede dopo averla accolta, prive di pastori21, si ritrovavano nel 
rischio di ricadere nella notte: «si quae paucae in fide permanserunt, de-
sertae a pastoribus, in atra perfidiae vel ignorantiae nocte versantur atque 
delitescunt»22. Emerge con chiarezza la concezione cattolica del tempo: 
tutti i non cattolici erano soggetti alle tenebre, privi della luce salvifica. 
Di conseguenza, essi erano oggetto della missione della Chiesa cattolica, 
intesa in modo esclusivo come l’unica depositaria del messaggio cristiano 
e dispensatrice dei doni salvifici apportati da Cristo23. È chiaro che gli 
stessi cattolici, quando si trovavano a contatto con non cattolici, rientrava-

20  Ivi.
21  Qui abbiamo un forte riferimento al Memoriale di Leonardi, Funes e Vives con il 

quale i tre autori insistevano proprio sulla necessità di erigere seminari per provvedere le 
varie parti del mondo dei pastori di cui erano prive. Era necessario, essi dicevano, erigere 
questi seminari dove riunire e istruire i candidati alla missione «qui teneantur, relicta una 
ove in Ecclesia, nonagintanovem in deserto quaerere et pascere», Piras, La Congregazio-
ne, appendice – testi, 119. 

22  Bulla Erectionis, 65.
23  Questa concezione emerge nel Memoriale di Leonardi, Funes e Vives a cui abbiamo 

fatto riferimento, ma era qualcosa di fortemente sentito anche nella letteratura missionaria 
del tempo. Su questo si veda S. Giordano, Tomás de Jesús Sáchez Dávila. I Carmelitani 
Scalzi e le prospettive del papato nei primi decenni del Seicento, in B. Ardura – L. Sileo 
– F. Belluomini (eds.), Euntes in mundum universum. IV Centenario dell’istituzione della
Congregazione di Propaganda Fide 1622-2022. Convegno internazionale di studi. Ponti-
ficia Università Urbaniana, 16-18 novembre 2022, Urbaniana University Press, Città del
Vaticano 2023, 61-83.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
153

no nell’orizzonte dell’opera missionaria per essere difesi e mantenuti nella 
fede cattolica.

Constatando la permanenza delle tenebre e il rischio che potessero ac-
crescersi, il testo esprime l’urgenza pastorale che soprattutto coinvolge il 
ministero del Papa, pastore universale:

Idcirco Nobis, qui licet immerito Divini atque increati Solis speciem visi-
bilem in terris referimus onus incumbit, ut ministri idonei erigantur, qui 
ad illas gentes coecitate spirituali captas profecti vitae probae ac fulgore 
micantes, doctrinae Evangelicae, ac zelo animarum ardore flagrantes, veluti 
candelabra super montium jugis sita tenebras tam infidelitatis quam haere-
seos pro viribus dissolvant atque dissipent24.

C’è dunque una motivazione teologico-pastorale a fondamento dell’a-
gire del Pontefice: Cristo ha offerto la salvezza e ha ordinato di portarla a 
tutti gli uomini tramite ministri idonei. Il Papa, pastore universale, non può 
esimersi dall’opera di propagazione della fede e dal costituire missionari, 
chiamati a portare al mondo intero la salvezza offerta dal Redentore. 

In linea con il desiderio dei pontefici post-tridentini di realizzare una 
centralizzazione romana25 che mirava soprattutto a far risaltare la dimensio-

24  Bulla Erectionis, 65-66. 
25  Si pensi alla volontà di Pio IV di pubblicare i canoni del Concilio di Trento sotto la 

sua autorità, alla teoria del pontefice come giudice infallibile sia nell’ambito interno alla 
Chiesa che in funzione antiprotestante all’esterno. Inoltre le congregazioni permanenti 
della Curia a Roma e le nunziature a livello periferico contribuirono alla centralizza-
zione romana. Cf. S. Giordano, Le Congregazioni prima delle Congregazioni, “Archivum 
Historiae Pontificiae” XLIII (2019), 236-238, 229; Id., Diplomazia pontificia e propaga-
zione della fede. Prospettive delle nunziature permanenti nella prima età moderna, in M. 
Ghilardi – G. Sabatini – M. Sanfilippo – D. Strangio (eds.), Ad ultimos usque terrarum 
terminos in fide propaganda. Roma fra promozione e difesa della fede in età moderna, 
(Studi di storia delle istituzioni ecclesiastiche, 5), Sette Città, Viterbo 2014, 189-201. 
Sulla volontà di Roma di affermare la sua giurisdizione sulle missioni già prima della 
fondazione di Propaganda Fide, cf. G. Pizzorusso, Propaganda Fide I: La Congregazione 
pontificia e la giurisdizione sulle missioni, (Temi e testi 209), Edizioni di Storia e Lettera-
tura, Roma 2022, 3-34. Sui nunzi apostolici e il loro ruolo anche in ambito missionario, 
cf. Id., Propaganda Fide, 129-156. Si veda anche, F. Belluomini, La divisio Orbis et le 
recours aux nonces apostoliques par la Propaganda Fide aux XVIIe-XVIIIe siècle, Actes du 
Colloques International. Le Saint-Siège aux époques moderne et contemporaine: mission 
universelle, évangélisation et diplomatie pontificale, Paris, 9 décembre 2023, “Adextra”, 



Flavio Belluomini 

154

ne spirituale26 e pastorale27 del ministero petrino, la Immortalis Dei Filius 
insisteva sul compito del successore di Pietro, posto al vertice dell’opera 
di annuncio del Vangelo per la salvezza del mondo. Questa dimensione 
teologico-pastorale era stata puntualizzata dalla Inscrutabili Divinae Pro-
videntiae Arcano, bolla di fondazione di Propaganda Fide, che rivendicava 
il compito supremo della propagazione della fede cattolica al papa28. 

3. Le caratteristiche del Collegio Pastorale Urbano

Sulla base delle indicazioni riportate nell’introduzione, il testo sviluppa
alcune tematiche caratterizzanti il Collegio.

3.1 Il Collegio e il Romano Pontefice

Il legame del Collegio con il Romano Pontefice, già ben indicato 
nell’introduzione, si presentava anche in due aspetti concreti: la proprietà 
dell’immobile dove il Collegio sarebbe stato collocato e il governo dell’at-
tività interna una volta che l’istituzione avesse iniziato a funzionare.

Per il primo aspetto il testo della bolla riporta che il palazzo Ferratini 
era stato donato dal Vives «Nobis et Successoribus nostris canonice intran-
tibus»29. L’immobile era stato dato al Papa, era lui il proprietario, al quale, 

2024, in https://adextra-mission.com/la-divisio-totius-orbis-et-le-recours-aux-nonces-a-
postoliques-par-la-sacree-congregation-de-propaganda-fide/; https://archive.is/k3wH2.

26  Cf. P. Prodi, Il paradigma tridentino. Un’epoca della storia della Chiesa, (Storia 
42), Morcelliana, Brescia 2010, 55-69.

27  Cf. G. Pizzorusso, La fondazione di Propaganda. Dalla concezione alla realizzazio-
ne della Congregazione pontificia delle missioni, in Ardura – Sileo – Belluomini (eds.), 
Euntes in mundum, 41-56.

28  La bolla, che porta la data 22 giugno 1622, ricordava, in un crescendo, che se 
incombeva ad ogni credente far conoscere la redenzione realizzata da Cristo, ciò spettava 
soprattutto ai pastori d’anime e in modo eminente al Romano Pontefice «cui soli iunctum 
fuerat a Domino ut pasceret oves suas», Costituzione Apostolica, in Metzler (ed.), Sacrae 
Congregationis, III/2 (1815-1972), 662.

29  Bulla Erectionis, p. 67. Il testo dell’atto notarile riporta che Vives «donavit, cessit 
transtulit et renunciavit donatione irrevocabili inter vivos Sanctissimo Domino Nostro Ur-
bano Octavo […] eiusque successoribus canonice intrantibus» APF, SC Collegio Urbano, 
vol. 1, f. 88r.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
155

però, ricordava la bolla, era stata ingiunta una condizione: «ad effectum 
in illo [palatio], illiusque situ collegium seu seminarium … erigendi, in-
stituendi et creandi»30. Questa clausola ci dice che il Pontefice avrebbe 
avuto l’obbligo di edificare un collegio nel palazzo, ma, in qualche modo, 
prevede anche che lui stesso ne fosse il fondatore. Non erano previsti altri 
possibili proprietari. Se infatti Urbano VIII non avesse potuto realizzare 
quanto chiesto dal donatore, la donazione sarebbe andata all’immediato 
pontefice successore con lo stesso onere: «Successori nostro immediate 
sequenti, sub eadem conditione, et eo etiam in his deficiente aliis Romanis 
Pontificibus successoribus Nostris, ut praefertur canonice intrantibus»31. 
Questo sarebbe stato «in infinitum», fino a quando, finalmente, un papa 
avesse edificato un collegio missionario32.

Il governo e l’amministrazione della nuova istituzione si sarebbero do-
vuti condurre «sub regulis, legibus, statutis, constitutionibus et ordinatio-
nibus Nobis et Successoribus nostris bene visis edendis et stabilendis»33. 
Il Papa avrebbe dovuto conoscere e approvare tutto l’ordinamento, in ogni 
suo ambito, prima che questo potesse essere accolto come normante la 
vita del Collegio. Per poter effettivamente presiedere a questa opera di 
amministrazione e di governo come chiesto dal Vives, la bolla indicava 
tre canonici, scelti dalle tre basiliche papali: San Giovanni in Laterano, 
San Pietro in Vaticano e Santa Maria Maggiore. I tre canonici dovevano 
eleggere i superiori, gli amministratori e gli insegnanti e assicurare che 
tutto fosse gestito in linea con i sacri canoni, fino a garantire il buon go-
verno dell’immobile. Come possiamo vedere, ai tre canonici veniva data 
ampia possibilità di movimento; essi però erano completamente soggetti 
all’autorità del Pontefice regnante, il quale poteva a suo arbitrio eleggerli o 
rimuoverli: «consulamus tres canonicos … Nostro et Successorum Nostro-
rum Romanorum Pontificum pro tempore existentium arbitrio, eligendos et 

30  Bulla Erectionis, 66.
31  Ibid., 67.
32  Ivi.
33  Ibid., 66. Anche in questo caso il papa non si discostava da quanto voluto da Vives, 

il quale aveva stabilito che il collegio conducesse la sua vita «sub legibus, regulis et statu-
tis dicto Sanctissimo Domino Nostro ac Successoribus suis benevisis». APF, SC – Collegio 
Urbano, vol. 1, f. 88r.



Flavio Belluomini 

156

desumendos»34. Il fatto che l’immobile appartenesse al papa e che questi 
avesse il pieno governo del Collegio ci presentano il Pontefice come il vero 
dominus del Collegio stesso.

Pur apparendo ovvio che il Collegio dovesse fornire missionari pronti a 
partire su comando del Pontefice, dalla lettura della bolla ciò non appare 
esplicitamente. Il testo, nella parte narrativa, riporta:

collegium … per Nos Romanosque Pontifices successores Nostros pro tem-
pore existentes ad fidem praedictam in toto Orbe terrarum, univerisque illius 
partibus propagandam, dilatandam et tuendam perpetuis futuris temporibus 
et quousque electorum numerus completus, unusque Pastor et unum Christi 
Ovile facta fuerint duraturum35. 

La bolla, in questo caso, insiste sul fatto che il papa era chiamato a con-
servare e/o accrescere il Collegio. Di conseguenza, sembra piuttosto chiaro 
che gli alunni sarebbero stati a disposizione del papa. Se questo aspetto 
implicito lasciasse qualche dubbio, viene in soccorso di tale interpreta-
zione quanto disposto dal Vives nell’atto notarile, che riassume la volontà 
che egli aveva mostrato più volte lungo la sua vita. Il testo dell’atto nota-
rile dice che il Vives concedeva al papa il palazzo al fine di edificare un 
collegio «sacerdotum secularium, ex omni gente et natione, mittendorum 
per Summum Pontificem pro tempore existentem in universum terrarum 
Orbem»36. La bolla che, come abbiamo detto, in buona parte conferma-
va quanto stabilito dal Vives, in questo caso, senza ribadire la volontà di 
quest’ultimo, l’aveva tacitamente accolta. Il fatto che i missionari usciti dal 
Collegio dovessero mettersi a disposizione della missione del papa, là dove 
costui voleva, ci conduce a pensare che essi non sarebbero tornati necessa-
riamente nelle loro terre di provenienza. Il ritorno nelle proprie terre di per 
sé era un tratto caratterizzante i collegi nazionali, i cui alunni erano tenuti 
ad un apposito giuramento in merito37. Si trattava, in questo caso, di isti-
tuzioni collocate a Roma o in alcune parti d’Italia e dell’Europa cattolica, 

34  Bulla Erectionis, 70.
35  Ibid., 66.
36  APF, SC – Collegio Urbano, vol. 1, f. 88r.
37  Cf. S. Paventi, Il Giuramento di Missione nei Collegi della Sacra Congregazione di 

Propaganda Fide, “Alma Mater” 1947, 11-21.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
157

dedite alla formazione di giovani giunti dalle varie nationes non cattoliche 
o soggette a dominazione non cattolica. Questi giovani avrebbero ricevuto
una formazione cattolica e romana per poter poi ritornare nelle loro terre
come ecclesiastici ben equipaggiati per la missione38. Il giuramento a cui
abbiamo fatto riferimento, in seguito, avrebbe caratterizzato anche il Col-
legio Urbano39. La bolla però offre una diversa impostazione, essa sembra
indicare i futuri missionari del Collegio come dei missionari universali,
pronti a mettersi a disposizione del papa per una missione senza confini.

L’alunno del Collegio Pastorale Urbano 

Cerchiamo ora di capire quale fisionomia avrebbe dovuto avere l’alunno 
del Collegio. Innanzitutto possiamo dire che l’universalità di cui abbiamo 
parlato sopra sarebbe stata una nota caratterizzante anche per gli stessi 
ingressi. Le porte del Collegio, infatti, si sarebbero aperte a candidati pro-
venienti «ex omni gente et natione»40. Non c’erano dunque zone predeter-
minate da cui gli alunni sarebbero dovuti arrivare41. Anche in questo caso 
vediamo la differenza con gli altri collegi preposti alla formazione del clero 
missionario secolare del tempo. Ci riferiamo ai collegi del clero secolare, 
in quanto la bolla nella parte narrativa ricordava che il palazzo era stato 
donato «ad effectum in illo illiusque situ collegium seu seminarium unum 
apostolicum sacerdotum seu clericorum secularium (sic) … erigendi, in-
stituendi et creandi»42 e nella parte costitutiva dichiarava che nel Collegio 
avrebbero trovato dimora «sacerdotes seu clerici dumtaxat saeculares»43. 
A differenza dei collegi nazionali, il Collegio Pastorale Urbano sarebbe 

38  Sui collegi nazionali si veda A. Boccolini – M. Sanfilippo – P. Tusor (eds.), I collegi 
per stranieri a/e Roma nell’età moderna, I: Cinque-Settecento, Sette Città, Viterbo 2023.

39  Cf. Jezernik, Il Collegio, 476-477.
40  Bulla Erectionis, 66.
41  Ciò sarebbe successo in seguito quando al Collegio Urbano vennero aggiunti degli 

Alunnati che prevedevano l’arrivo a Roma di alunni provenienti da territori predeter-
minati. Cf. Jezernik, Il Collegio, 468-470; N. Kowalsky, Pontificio Collegio Urbano de 
Propaganda Fide, Roma 1956, 10-11.

42  Bulla Erectionis, 66.
43  Ibid., 69.



Flavio Belluomini 

158

stato sovranazionale44, potremmo dire un collegio delle nazioni. Il Collegio, 
posto nel centro della cattolicità, sarebbe stato il luogo dove i candidati ac-
correvano da tutto il mondo per essere formati nel comune spirito romano e 
da dove ripartivano per la missione universale45. Una volta effettivamente 
istituito, il Collegio avrebbe contribuito all’immagine di Roma come centro 
della cattolicità46.

Nell’ultimo testo citato abbiamo visto che tra gli alunni era contemplata 
la presenza sia di coloro che già avevano ricevuto l’ordinazione sacerdota-
le, sia di coloro che ancora erano privi degli Ordini maggiori, i chierici. Qui 
troviamo una differenza con quanto stabilito da Vives nell’atto di donazio-
ne. Quest’ultimo documento infatti non parlava della presenza di chierici; 
il testo in quel caso si esprimeva con queste parole: «ad effectum fundandi 
in dicto palatio collegium apostolicum sacerdotum secularium»47. In un 
Memoriale inviato a Propaganda Fide da Vives nel 1625, che riprendeva 
quello redatto nel 1608, egli aveva previsto la possibilità che gli alunni 
fossero «in sacro presbiteratus ordine iam constituti, vel qui intra annum 
promoveri possint»48. Da quanto sappiamo, Vives preferiva avere uomini 
maturi, magari già ordinati sacerdoti, per ridurre le spese della loro forma-
zione e per averli quanto prima disponibili per la missione49. 

La bolla del 1627 propone qualcosa di diverso sia rispetto all’atto no-
tarile che da quanto proposto dal Vives nel 1625. Quando la bolla parla 
dell’ammissione dei chierici, aggiunge una specifica: «qui ad Sacros et 
maiores Ordines, seu saltem eorum aliquem intra annum ad minus a die 

44  Cf. G. Pizzorusso, Note sul carattere sovranazionale/multinazionale del Collegio Ur-
bano di Propaganda Fide, in Boccolini – Sanfilippo – Tusor (eds.), I collegi, 183-194.

45  Non possiamo dire che la dimensione universale sia venuta meno dopo che, con 
gli Alunnati del cardinale Antonio Barberini senior, gli alunni cominciarono ad arrivare 
da zone predeterminate. Questa rimaneva insita nell’istituzione stessa e veniva simbo-
leggiata anche nella chiesa annessa al Collegio, dedicata ai Re Magi e arricchita da forti 
riferimenti simbolico-artistici alla Pentecoste. Cf. Pizzorusso, Agli Antipodi, 497.

46  Sul Collegio e il contributo offerto al cosmopolitismo di Roma, cf. G. Pizzorusso, 
Una presenza ecclesiastica cosmopolita a Roma: gli allievi del Collegio Urbano di Propa-
ganda Fide (1633-1703), “Bollettino di Demografia Storica”, 22 (1995), 129-138.

47  APF, SC Collegio Urbano, vol. 1, f. 88r.
48  Piras, La Congregazione, appendice – testi, 140.
49  Ibid., 42-44.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
159

eorum in huiusmodi collegio seu seminario receptionis computandum, pro-
moveri omnino debeant»50. Non solo dunque venivano ammessi i chierici 
nell’erigendo Collegio, ma questi non necessariamente dovevano essere 
ordinati sacerdoti entro l’anno. Essi avrebbero dovuto piuttosto ricevere 
uno degli Ordini maggiori entro quel tempo, per cui avrebbero potuto rice-
vere anche l’ordine del suddiaconato o del diaconato e avere così un tempo 
maggiore per la loro formazione in attesa dell’ordinazione presbiterale.

3.3 Il compito dell’alunno uscito dal Collegio Pastorale Urbano

A questo punto dobbiamo considerare che tipo di sacerdote sarebbe do-
vuto uscire dal Collegio una volta terminato il tempo della sua formazione. 
Abbiamo già visto come una nota caratterizzante sarebbe stata la disponi-
bilità per una missione universale sotto l’autorità del papa. La Immortalis 
Dei Filius chiarisce che la finalità di questa missione consisteva nella pro-
pagazione e nella difesa della fede cattolica51. Non dimentichiamo che il 
Collegio veniva definito «pro propaganda ac tuenda catholica et apostolica 
fide». Questi due aspetti della missione sarebbero state le facce di una 
stessa medaglia, come emerge nella parte narrativa e in quella costitutiva.

Nella parte narrativa il testo ricorda che il Collegio avrebbe offerto sa-
cerdoti disposti «ad fidem praedictam, in toto Orbe terrarum, universisque 
illius partibus propagandam, dilatandam et tuendam, perpetuis futuris 
temporibus, et quousque electorum numerus completus, unusque Pastor, 
et unum Christi Ovile facta fuerint»52. Codesta duplice attività sarebbe 
dovuta avvenire in uno spazio che prevedeva il mondo intero e in un tempo 
che sarebbe durato fino a quando tutte le genti non fossero state riunite 
nell’unica Chiesa di Cristo.

Nella parte dispositiva viene riportato che il Collegio sarebbe stato fon-
dato «ad effectum dictam fidem catholicam, apostolicamque in partibus 
infidelium in quibus aliqui orthodoxae fidei cultores remanserunt tuendi 
et conservandi necnon eadem fidem in iisdemmet partibus, quando re-

50 Bulla Erectionis, 69. 
51 Ivi. 
52 Ibid., 66.



Flavio Belluomini 

160

cepta fuerit, totoque terrarum orbe propagandi et dilatandi»53. Come nella 
citazione precedente, la propagazione-espansione e la conservazione-di-
fesa della fede vanno di pari passo. In base alla realtà che il missionario 
avrebbe trovato, costui si sarebbe adoperato per difendere e conservare 
la fede cattolica, là dove i cattolici potevano perderla a causa di possibili 
“contaminazioni”, e avrebbe sentito l’urgenza di portarla là dove non era 
ancora giunto l’annuncio del Vangelo54. Anche in questo caso il testo fa 
capire che il luogo di intervento del missionario sarebbe stato offerto dalle 
terrae missionis, dunque, se necessario, dal mondo intero.

C’è un aspetto che dobbiamo mettere in evidenza nella citazione del-
la parte costitutiva. Il testo dice che la propagazione della fede sarebbe 
dovuta avvenire «toto terrarum Orbe». Ciò ribadisce ancora una volta la 
dimensione universale a cui abbiamo già fatto riferimento. Quando però 
parla della conservazione e della difesa della fede, la bolla insiste dicendo 
che ciò avrebbe dovuto impegnare i missionari «in partibus infidelium». 

53  Ibid., 69.
54  Era questa del resto l’attività che stava portando avanti la Sacra Congregazione 

de Propaganda Fide, la cui giurisdizione e margine di intervento si estendeva su tutti 
i territori missionari, identificati come tali proprio dalla necessità della propagazione e 
della difesa della fede. Sulla giurisdizione di Propaganda Fide sulle terrae missionis, cf. 
A. Molnár, Terrae missionis nel Vecchio Continente. La Sacra Congregazione de Propa-
ganda Fide e l’Europa tra il ’600 e l’800, in Ardura – Sileo – Belluomini (eds.), Euntes in
mundum, 153-164; L. Leoncini, Le competenze di Propaganda Fide secondo la Bolla In-
scrutabili (1622) nel sistema di governo centrale della Chiesa, “Ius Missionale” VI (2012),
73-116; A. Reuter, De iuribus et officiis Sacrae Congregationis “de Propaganda Fide”
noviter constitutae seu de indole eiusdem propria, in Metzler (ed.), Sacrae Congregationis,
I/1 (1622-1700), 112-145. Sugli sviluppi dello stato di missione di un territorio che lo
pone sotto la giurisdizione di Propaganda, si vedano le riflessioni con questioni aperte di
C. Prudhomme, Prolusione – Propaganda Fide testimone e attore dell’universalizzazione del
Cattolicesimo, in Ardura – Sileo – Belluomini (eds.), Euntes in mundum, 27. Ciò era poi
in linea con il Memoriale redatto da Leonardi, Funes e Vives che proponeva dei sacerdoti
che non solo si impegnassero per convertire i popoli al cattolicesimo, ma che si mante-
nessero alla loro guida per conservarli nella fede. Qui comprendiamo la ragione per cui
il Memoriale aveva insistito sul clero secolare. Questo, staccato dai vincoli di un Ordine,
poteva, non solo essere disponibile al papa per recarsi a convertire i popoli, ma inserirsi
nelle realtà locali rimanendo con quei popoli convertiti per proteggerli da possibili rica-
dute, mantenendoli nella fede che avevano accolto. Cf. Piras, La Congregazione, 52-57.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
161

Questa espressione ci conduce a dedurre che idealmente il Collegio, nella 
originaria volontà del fondatore, pur con la dimensione universale che lo 
doveva caratterizzare, potesse essere stato pensato soprattutto per fornire 
missionari per le zone dove i cristiani condividevano la loro esistenza con 
soggetti di un credo non cristiano, gli “infedeli” e i “pagani”. A tale pro-
posito vengono in mente il Vicino Oriente, e le zone balcaniche soggette al 
dominio Ottomano55. Ciò ci pare plausibile visto che per i territori europei 
soggetti ai protestanti, che pure necessitavano di missionari, esistevano i 
collegi missionari nazionali a cui abbiamo fatto riferimento sopra. 

Sebbene non emerga esplicitamente, il fatto che si trattasse di un colle-
gio per la formazione del clero secolare significava che, al termine del cur-
sus di formazione, il papa avrebbe avuto dei missionari disposti non solo a 
recarsi nelle terre di missione, ma anche a rimanervi in modo permanente, 
inserendosi nelle diocesi poste in territori missionari. Essi cioè non avreb-
bero avuto né esenzioni dall’autorità dei vescovi come il clero regolare, né 
vincoli con le loro nazioni di provenienza. Ciò avrebbe contribuito ad un 
legame tra Roma e le diocesi poste in terre di missione, soprattutto quelle 
in partibus infidelium. 

3.4 Lo stile caratterizzante il missionario uscito dal Collegio

Da una attenta lettura della Immortalis Dei Filius emergono le indica-
zioni che avrebbero dovuto guidare l’agire del missionario uscito dal Colle-
gio. Già nella parte introduttiva della bolla56 abbiamo potuto constatare che 
i missionari sarebbero stati portatori della luce di Cristo se avessero brilla-
to per lo splendore di una vita esemplare, per la conoscenza della dottrina 
e del Vangelo e per lo zelo per la salvezza delle anime. L’esemplarità della 
vita e la dedizione pastorale sarebbero state le note caratterizzanti l’agire 

55  Su questo si veda B. Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient au temps de la 
Réforme Catholique, Ecole Française de Rome, Rome 1994; A. Molnár, Le Saint-Siège, 
Raguse et les missions catholiques de la Hongrie Ottomane 1572-1647, (Bibliotheca Aca-
demiae Hungariae − Roma. Studia, 1), Accademia d’Ungheria − METEM, Rome - Bu-
dapest 2007, 17-105. Si veda anche E. Ivetic, Storia dell’Adriatico. Un mare e la sua 
civiltà, il Mulino, Bologna 2019, 173-222. 

56  Bulla Erectionis, 66.



Flavio Belluomini 

162

del missionario. Nella parte dispositiva il testo portava all’estremo questo 
aspetto, asserendo che il sacerdote uscito dal Collegio avrebbe dovuto vi-
vere la dimensione pastorale con una dedizione totale alla cura del gregge, 

dilatatione et propagatione vitae periculum et martyrium, si opus fuerit, 
subire omnino debeant»57.

Queste indicazioni, contenute in un testo di carattere giuridico, aveva-
-

vamente stabilito, andando così a incidere sulla formazione degli alunni. 
Tale caratterizzazione pastorale avrebbe riguardato indistintamente coloro 
che erano chiamati a propagare la fede e coloro che erano coinvolti nella 
sua difesa. Lungi da ogni forma inquisitoriale o coercitiva, la dimensione 
pastorale sarebbe stata il tratto distintivo del missionario sia là dove il 
vangelo doveva essere annunciato per la prima volta, sia là dove doveva 
essere corretto l’errore di coloro che già erano cristiani e cattolici. Questo 
carattere pastorale auspicato per il Collegio ci fa venire in mente la lettera 
inviata ai nunzi apostolici il 15 gennaio 1622 per comunicare la fonda-
zione di Propaganda Fide58. Con quello scritto veniva ricordato ai nunzi, 
e tramite loro ai vescovi, ai sovrani e agli altri governanti, che la nuova 
Congregazione era stata istituita per «un perpetuo governo»59 dell’opera 
missionaria, chiarendo che tale azione di governo sulle missioni sarebbe 

di attendere per le vie soavi e piene di carità, che son proprie dello Spi-
rito Santo, alla conversione degl’infedeli, hora predicando, insegnando et 
disputando et hora ammonendo, esortando et pregando et anche di tirarli 
dolcemente con l’oratione, co’
e le lagrime sparse per loro alla luce della verità, alla via della salute et am-
ministrar loro i santissimi sagramenti, senza fare niun romore e per dir così 
con un soave silentio poiché più la delicatissima untione della misericordia 
divina che l’opera humana è quella che fa l’effetto60.

57 Ibid., 69.
58 Sulla lettera circolare ai nunzi cf. E. SASTRE SANTOS, La circolare ai nunzi comunica 

la fondazione di Propaganda Fide, “Ius Missionale” I (2007), 151-186.
59 Lettera Circolare, 657.
60 Ivi.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
163

Era questo lo stile di Propaganda61 e delle missioni che essa governava, 
e tale doveva essere lo stile dell’alunno divenuto sacerdote e missiona-
rio dopo aver vissuto al Collegio; solo così avrebbe potuto propagare e 
difendere la fede nel gregge a lui affidato dal pastore universale. Questo 
riferimento alla lettera circolare ai nunzi inviata dal cardinale Ludovico 
Ludovisi, nipote di Gregorio XV e membro influente di Propaganda Fide62, 
ci presenta già un legame tra Propaganda e il Collegio, tema su cui torne-
remo in seguito.

La dimensione pastorale di questa istituzione la vediamo bene espressa 
anche nel titolo che le era stato conferito, dato che uno degli aggettivi che 
lo identificava era proprio “pastorale” e ciò è tutt’altro che secondario. Per 
quello che riguarda l’aggettivo “urbano” la storiografia è piuttosto con-
corde nell’asserire che il termine si riferisca al pontefice fondatore63. Non 
è mancato comunque chi, nei tempi più recenti, ha proposto una diversa 
interpretazione, suggerendo che il temine possa riferirsi non al papa, ma 

61  Sullo stile pastorale di Propaganda Fide, non in contrapposizione, ma complemen-
tare all’attività che la Chiesa di Roma portava avanti con l’Inquisizione, cf. G. Pizzorus-
so, Agli antipodi di Babele. Propaganda Fide tra immagine cosmopolita e orizzonti romani 
(XVII-XIX secolo), in L. Fiorani – A. Prosperi (eds.), Storia d’Italia Einaudi Annali, 16: 
Roma la città del papa. Vita civile e religiosa dal Giubileo di Bonifacio VIII al Giubileo di 
Papa Wojtyła, Torino 2000, 479-483.

62  Sulla paternità della Lettera circolare ai nunzi inviata da parte del Cardinale Nipo-
te e quindi sull’indiretto influsso esercitato sulla sua composizione da parte di Gregorio 
XV, cf. F. Belluomini, On the Authorship of the Letter/Instruction Abbraccia il Sommo Of-
ficio sent to the Apostolic Nuncios on 15 January, 1622, to Comunicate the Foundation of 
Propaganda Fide, “Revue d’histoire ecclésiastique”, 120, 2025/1-2, 228-243.

63  Già il Ferro ricordava come il termine fosse riferito a Urbano VIII, cf. B. Ferro, 
Istoria delle missioni de’ Chierici Regolari Teatini, I, Roma 1704, 404. Gaetano Moroni 
dice del Collegio: «questo stabilimento riscuote l’ammirazione di Roma e di tutto il mon-
do e dal gran Pontefice Urbano VIII, suo principal fondatore, prese il nome di Urbano e di 
Propaganda dalla Congregazione cardinalizia, cui ebbe ad assoggettarlo» cf. G. Moroni, 
“Collegio Urbano”, in Dizionario di erudizione storico-ecclesiastica, vol. 14, Tipografia 
Emiliana, Venezia 1840, 215-242, 215. Anche il Pastor sostiene che «Urbano VIII eresse 
un collegio pontificio, o seminario apostolico, sotto la protezione dei principi degli Apo-
stoli e portante il suo nome». L. von Pastor, Storia dei Papi dalla fine del Medioevo, XIII, 
Desclèe & C. Editori, Roma 1931, 48.



Flavio Belluomini 

164

piuttosto all’Urbe64. Ora, se vogliamo stare alla bolla, non abbiamo nes-
suna indicazione esplicita che ci possa portare a schierarci da una parte 
o dall’altra. Quello che potrebbe incuriosire e condurre a nuove ricerche
è il fatto che in una riunione di Propaganda Fide, del 17 settembre 1624,
furono esaminate alcune lettere, grazie alle quali i membri della Congrega-
zione vennero a conoscere65 che «Collegium Pastorale, ex mandato bonae
memoriae Eugenii Archiepiscopi Dublinensis construendum, iam erectum
fuisse cum sex alumnis et tribus convictoribus»66. In questa comunicazione
troviamo ancora il termine “pastorale” per indicare un collegio di carattere
missionario, in questo caso un collegio nazionale. Se trovassimo l’aggetti-
vo “pastorale” riferito ad altri collegi di carattere missionario, posti fuori
Roma, ciò potrebbe condurci a pensare che l’aggettivo “urbano” possa
riferirsi a un collegio pastorale posto nell’Urbe. Questa pista di ricerca po-
trebbe condurre ad approfondire ulteriormente la cosa. È necessario però,
prima di iniziare uno studio in merito, mettere in evidenza un documento
che riporta le parole stesse del Vives. Egli, nel 1613, aveva scritto al car-
dinale Federigo Borromeo in occasione dell’acquisto del palazzo Ferratini:

Mi son escordatto di dire che per non pregiudicar alla estima della opera [il 
seminario] che non ci ha de star il mio nome né arme, in luogo veruno, né 
dentro né fuori, ch’io non lo desidero in altro luogo che nel Cielo, se così 
piacerà alla misericordia divina. Solo ci han d’estar il nome et arme del papa 
che così conviene al servitio de Dio, et buona direttione della impresa67. 

64  Cf. U. Baldini, L’insegnamento della filosofia e delle scienze nel Collegio Urbano di 
Propaganda Fide (secoli XVII-XVIII), “Ricerche di storia sociale e religiosa” 96 (2024), 
Sezione monografica - Ricerche su Propaganda Fide, 25, nota 4. 

65  Le lettere erano pervenute dal nunzio in Belgio, a quel tempo incaricato delle que-
stioni dei territori irlandesi, dall’arcivescovo di Dublino e dal vescovo di Tuam, cf. APF, 
Acta, vol. 3, f. 145r.

66  APF, Acta, vol. 3, f. 145r. Si tratta del Collegio degli Irlandesi di Lovanio. L’arcive-
scovo menzionato è Eugene Matthews, sulla cattedra di Dublino dal 1611 al 1623. Cf. M. 
Binasco, Making, Breaking and Remaking the Irish Missionary Network, Ireland, Rome 
and the West Indies in the Seventeenth Century, Palgrave Macmillan, London 2020, 45-46. 

67  Citazione presa da Pizzorusso, Ad effectum, 197 (alla nota 30 l’autore riporta quan-
do da lui individuato nella Biblioteca Ambrosiana di Milano: G 215 inf., doc. 76).

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
165

Queste parole sembrano togliere ogni dubbio; c’è comunque da notare 
che si tratta di 14 anni prima e le cose potrebbero anche essere cambiate 
nel frattempo. Non solo. Non pare che ci sia nessuna opposizione al fatto 
che quel termine, quando fu utilizzato nella bolla, potesse far riferimento a 
entrambi i significati. Suggeriamo di lasciare la questione aperta.

In ogni modo, sia che il termine si riferisca a Urbano VIII (più probabi-
le) o all’Urbe (possibile) esso ricorda il legame del Collegio con il Romano 
Pontefice e con la sua Sede, Roma. Il titolo dichiara quindi quell’identità 
dell’istituzione che emerge dall’insieme della bolla: si trattava di un colle-
gio missionario (pastorale), posto direttamente sotto il governo del Romano 
Pontefice (Urbano). Questa identità la troviamo ribadita nel fatto che il 
Collegio era stato posto sotto la congiunta protezione del Principe degli 
Apostoli e dell’Apostolo delle genti, santi tutelari che venivano a indicare 
appunto il legame col Papa e la natura missionaria del Collegio.

3.5 Il rapporto tra il Collegio e Propaganda Fide

Se stiamo al testo della bolla non appare alcun riferimento che colleghi 
il Collegio alla Sacra Congregazione de Propaganda Fide. È chiaro che un 
legame tra le due istituzioni esisteva per il fatto che Propaganda era la con-
gregazione delle missioni e quindi il Collegio, avendo un carattere pretta-
mente missionario, ricadeva sotto il controllo che la Congregazione doveva 
esercitare sui collegi missionari, fin dai tempi di Gregorio XV68. Inoltre, 
poiché il Collegio avrebbe dovuto fornire sacerdoti disposti a recarsi in 
missione su comando del papa, tali missionari sarebbero rientrati sotto la 
giurisdizione di Propaganda Fide, visto che toccava a quest’ultima inviare 
e trasferire i missionari nei vari territori69. Questi due aspetti comunque 
non sarebbero stati propri del Collegio Pastorale Urbano e dei suoi alunni 
una volta ordinati, ma comuni ad altre realtà missionarie. Il legame preci-

68  Cf. R.M. Wiltgen, Propaganda Is Placed in Charge of the Pontifical Colleges, in 
Metzler (ed.), Sacrae Congregationis, I/1, 483-505.

69  Il testo della Inscrutabili Divinae Providentiae Arcano stabiliva che i cardinali e i 
prelati di Propaganda «missionibus omnibus ad praedicandum et docendum Evangelium 
et Catholicam doctrinam superintendant, ministros necessarios constituant et mutent», 
Costituzione Apostolica, in Metzler (ed.), Sacrae Congregationis, III/2 (1815-1972), 663. 



Flavio Belluomini 

166

puo tra le due istituzioni non è dunque dato dalla subordinazione giuridica 
del Collegio a Propaganda, esso deve essere trovato altrove. La questione 
si rivela in realtà particolarmente complessa e richiederà ulteriori studi. 
Crediamo comunque utile tentare di offrire un’interpretazione, facendo ri-
ferimento anche ad altri atti rilevanti risalenti alle origini di Propaganda 
Fide. Anzitutto, è necessario tornare alla prima riunione della Sacra Con-
gregazione del 14 gennaio 1622. In quella occasione, come già abbiamo 
accennato, i cardinali e i prelati presenti, avevano proposto di individuare 
una domus che accogliesse la sede di Propaganda e divenisse asilo per i 
convertiti alla fede e luogo di formazione per il clero missionario. Francesco 
Ingoli, segretario della Congregazione, riportò quella decisione negli Acta, 
il verbale delle riunioni, scrivendo che la casa che i membri del dicastero 
cercavano sarebbe dovuta diventare «velut fundamentum corporale erectae 
Congregationis et refugium conversorum ad fidem catholicam et alumno-
rum, qui pro missionibus faciendis ibi instrui possent»70. Questa proposta 
sorgeva dopo che il cardinale Ludovisi, a seguito di un suo discorso in-
troduttivo, aveva chiesto ai presenti di intervenire per offrire il loro primo 
contributo. Quanto detto dal Cardinale aveva chiarito che Gregorio XV era 
giunto alla fondazione di Propaganda Fide perché necessitava di avere un 
organismo che lo coadiuvasse nel governo dell’attività della propagazio-
ne delle fede, da lui ritenuta il precipuo compito del ministero pastorale 
petrino71. Fu sulla base di questo intervento che i presenti alla riunione 
del 14 gennaio vennero chiamati a intervenire, al fine di indicare i mezzi 
che potessero consentire al Pontefice di adempiere la sua alta missione di 
pastore universale. Le tre istituzioni che avrebbero dovuto prendere posto 

70  Prima Congregazione generale, in Metzler, (ed.), Sacrae Congregationis de Propa-
ganda Fide memoria rerum. 350 anni a servizio delle missioni: 1622-1972, III/2 (1815-
1972), 656. Per il testo originale, cf. APF, Acta, vol. 3, 1v.

71  Stando al testo degli Acta, il Cardinale aveva asserito che il Papa, «animadvertens 
praecipuum Pastoralis Officii caput esse propagationem fidei christianae per quam homi-
nes ad agnitionem et cultum veri Dei perducuntur et sobrie ac pie et iuste vivunt in hoc 
saeculo, erexit Congregationem». APF, Acta, vol. 3, f. 1r. Dopo questa presentazione che 
offriva la ragione del sorgere di Propaganda, il Ludovisi aveva chiesto ai presenti «ut su-
per modo tenendo in propaganda fide communis tractatus haberetur et quid unusquisque 
sentiret, libere diceret». APF, Acta, vol. 3, f. 1v.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
167

nel palazzo Ferratini sono quindi da intendere come i mezzi posti a servizio 
del ministero del successore di Pietro. I cardinali e i prelati di Propaganda 
Fide capirono da subito che il Papa non necessitava solo di un organismo 
centrale per governare le missioni, ma di un centro di formazione che gli 
offrisse i soggetti da inviare nelle stesse missioni e, almeno così si pensò 
all’inizio, di una casa che accogliesse i convertiti, per poterli introdurre in 
modo effettivo nella Chiesa cattolica. La visione della Congregazione fu 
ampia e previde accanto all’organismo di governo due realtà di carattere 
pastorale, che avrebbero reso concreta l’opera di propagazione della fede 
sotto l’egida di cui Roma voleva effettivamente appropriarsi.

Caduta l’idea di accogliere i convertiti72, rimaneva la già fondata Sacra 
Congregazione de Propaganda Fide, organismo centrale di governo, e il 
progetto di edificare un Collegio, istituzione chiamata a fornire sacerdoti 
atti all’opera periferica tramite le missioni. In altre parole ci sarebbe stata 
a Roma una casa che avrebbe accolto quelle istituzioni necessarie al papa 
per poter adempiere il suo praecipuum munus pastorale.

È interessante a questo proposito il fatto che Vives, in un memoriale 
letto in congregazione generale l’11 marzo 1624, avesse parlato del palaz-
zo Ferratini, che lui proponeva di ingrandire, come di una «una cittadella 
et fortezza de propaganda fide»73, posta a servizio della Chiesa di Roma74. 

72  Esisteva già una apposita Congregazione con lo scopo di accogliere i convertiti 
alla fede cattolica (Congregatio de his qui sponte veniunt ad Fidem). Il 18 luglio 1622, fu 
stabilito che questa continuasse la sua attività. Cf. APF, SOCG, vol. 382, ff. 131r; 136v. Su 
questa Congregazione si veda, L. Fiorani, Verso la nuova città. Conversione e conversioni-
smo a Roma nel Cinque-Seicento, in «Dall’infamia dell’errore al grembo di Santa Chiesa». 
Conversioni e strategie della conversione a Roma nell’età moderna, “Ricerche per la storia 
religiosa di Roma. Studi, documenti, inventari” 10 (1998), 91-186. Sui rapporti di questa 
Congregazione con Propaganda Fide, cf. Metzler, Foundation, 107-108.

73  APF, SOCG, vol. 384, f. 220r.
74  Che Vives continuasse a pensare a quella casa come sede di entrambe le istituzioni 

lo sappiamo dal fatto che nel 1625 inviò un Memoriale a Propaganda nel quale proponeva 
di stabilire una Congregazione di preti secolari dediti alla missione sotto l’autorità del 
papa. Questo ultimo testo riproponeva le tematiche di quello del 1608. Per il testo, cf. 
Piras, La Congregazione, appendice – testi, 138-144. Propaganda affidò la questione al 
cardinale Giovanni Garzia Millini. APF, SOCG, vol. 385, f. 736r. Non abbiamo notizie di 
come si sia sviluppata la cosa, ma non ci sembra che sia da escludere il fatto che sia stata 
presa in considerazione in vista dalla redazione della bolla del 1627. Sempre nel 1625, 



Flavio Belluomini 

168

La Chiesa di Roma, il papa dunque, avrebbe avuto nel palazzo Ferratini 
due istituzioni che, pur autonome, sarebbero state accumunate non sem-
plicemente dalla condivisione dello stesso immobile, ma piuttosto dal me-
desimo progetto. Questa concezione appare in una lettera del Vives inviata 
al cardinale Ludovisi il 2 giugno 1629, nella quale il prelato comunicava 
l’idea che in merito aveva espresso Urbano VIII. Il 9 aprile 1629 era morto 
il cardinale Pietro Valier, membro di Propaganda, il quale aveva fatto lasci-
to di un legato75 a vantaggio della Congregazione. Vives con un memoriale 
letto in congregazione generale il 9 maggio seguente aveva chiesto di far 
celebrare una messa in suffragio del defunto con la presenza dei cardinali 
di Propaganda, «acciò altri s’allettino a far legati alla pia opra della Sacra 
Congregazione»76. Il Pontefice, presente alla riunione, accolse la propo-
sta77. Vives, scrivendo a Ludovisi il 2 giugno, motivava la decisione di 
Urbano VIII con queste parole: «si trattò di farli l’essequie [a Valier], et 
discorrendo del loco dove si dovean fare, Nostro Signore declarò che tutte 
le cose della Congregatione si dovevano fare in questo Collegio, sendo che 
ambe fundationi sono d’una stessa materia»78. Il Collegio, ormai fondato, 
nella mente di Urbano VIII era «d’una stessa materia» della Congregazio-
ne de Propaganda Fide, e questa materia era la propagazione della fede 
portata avanti dalle missioni poste sotto la diretta giurisdizione del papa. 

Se la Sacra Congregazione e il Collegio erano i mezzi che a livello con-
creto avrebbero permesso al papa di presiedere all’opera di propagazione 

forse convinto che il Papa avrebbe fondato il Collegio nell’anno giubilare, Vives cambiò 
l’iscrizione sulla facciata del palazzo Ferratini: «Collegium ad tuendam et propagandam 
fidem catholicam per sacerdotes seculares ex omni gente in universum a Pontifice Maxi-
mo mittendos, Urbani VIII anno II Iubilei MDCXXV, erectum». Cf. Antonazzi, Il Palazzo, 
23. Nello stesso anno però, con un altro memoriale letto in congregazione generale il 5
settembre 1625, diceva che se la Congregazione avesse avuto bisogno di utilizzare la sua
casa, il palazzo Ferratini dove dimorava, egli era disposto, anche durante la sua vita, a
concederne parzialmente l’utilizzo, «essendo essa (casa) destinata al servitio di questa
Sacra Congregatione», APF, SOCG, vol. 385, f. 603r.

75  Il legato del Valier consisteva in un investimento in Luoghi di Monte «per le missio-
ni sole di Dalmatia a propagar ivi la fede cattolica romana». APF, SOCG, vol. 389, f. 145r.

76  APF, SOCG, 389 f. 146v.
77  APF, Acta, vol. 6, ff. 264rv.
78  APF, Fondo Vives, vol. Lettere diverse dell’eredità Vives - 1603-1632, f. 446r.

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
169

della fede, il loro legame nel palazzo faceva delle due istituzioni anche 
un’immagine simbolica. Nel già ricordato memoriale nel quale Vives pre-
sentava il palazzo Ferratini come «una cittadella et fortezza de propaganda 
fide»79, egli sosteneva la necessità di ingrandirlo, perché in questo modo 
sarebbe divenuto una manifestazione della Chiesa di Roma davanti al 
mondo e così, vedendolo, «li fedeli s’animaranno a aiutarla [la Chiesa di 
Roma che lo aveva ingrandito] et l’infedeli resteranno confusi»80. 

Questa dimensione simbolica ci pare di poterla individuare già nella pri-
ma congregazione generale del 14 gennaio 1622. In tale occasione, infatti, 
i presenti parlarono di una dimora che divenisse fundamentum corporale 
della Congregazione da poco fondata. Non si trattava quindi di individuare 
semplicemente una sede per le necessità pratiche di Propaganda, ma di un 
luogo che fosse manifestazione esterna della Congregazione. Questo trova 
conferma nelle parole riportate in Acta, quando nella seduta del 3 Aprile 
1632 Urbano VIII, una volta entrato nel pieno possesso del palazzo dopo 
la morte del Vives, stabilì che «palatium Ferratinum … Sacrae Congrega-
tioni deservire posse, non solum pro corpore et loco visibili, sed etiam pro 
convocandis in ea cardinalibus ad congregationes habendas»81. Il verbale 
riporta termini simili a quelli della prima riunione di Propaganda, asse-
rendo che il palazzo sarebbe potuto servire anche per l’utilità pratica della 
Congregazione, ma prima di tutto il sito era corpus et locus visibilis, cioè 
manifestazione esterna dell’esistenza della Congregazione.

È chiaro che il palazzo, per il Papa, per la Congregazione e per lo stes-
so Vives, sarebbe divenuto manifestazione non in un senso statico, cioè 
non lo sarebbe stato semplicemente per la magnificenza dell’immobile, 
ma in senso dinamico, dunque per ciò che esso accoglieva. Le due istitu-
zioni trovano un originario legame nel fatto che entrambe sono i mezzi che 
avrebbero permesso al papa di esercitare l’opera dell’espansione e della 
difesa della cattolicità. Questo sembra il motivo per cui il palazzo Ferratini 
fu donato proprio al Papa e non a Propaganda, e anche perché lo stesso 
pontefice fu chiamato a fondare e a governare il Collegio. Da quanto detto, 

79  APF, SOCG, vol. 384, f. 220r.
80  APF, SOCG, vol. 384, f. 220r.
81  APF, Acta, vol. 8, f. 50v.



Flavio Belluomini 

170

ci pare di poter concludere che il Collegio Pastorale Urbano non nasce 
come un’appendice di Propaganda Fide, ma piuttosto come parte integran-
te dell’opera de propaganda fide del Romano Pontefice di cui la stessa 
Congregazione faceva parte82. 

4. Tra fondazione e inizio delle attività

Avviandoci alla conclusione di questo articolo sorge una domanda: il
Collegio Pastorale Urbano quando iniziò effettivamente ad operare? 

Al momento attuale della ricerca abbiamo tracce che indicano un’effet-
tiva attività del Collegio a partire dall’anno1633, l’anno che segue quello 
della morte del Vives. Anche in questo caso la questione deve rimanere 
aperta, ma i documenti fin qui rinvenuti ci indirizzano verso questa dire-
zione. Abbiamo dei resoconti di spesa già a partire dal 24 agosto 1632, 
giorno della prima riunione tenuta da una Congregazione, appositamente 
incaricata di gestire il Collegio, alla cui presidenza era stato posto il car-
dinale Marzio Ginetti. Questa riunione pare segni l’inizio dell’amministra-
zione dopo la morte del Vives83. Tra i mesi di maggio e giugno del 1633 
troviamo, sempre in questi resoconti di spesa, altre tracce dell’ammini-
strazione del Collegio che, in questo caso, attestano l’effettiva presenza del 
rettore e dei primi alunni84.

Alla documentazione sopra ricordata dobbiamo aggiungere i registri che 
riportano i nomi degli alunni del Collegio. Tali registri iniziano proprio 
con l’anno 163385. Teniamo comunque presente che le notizie riguardanti i 
primi alunni sono riportate in un registro postumo86 e quindi vanno consi-

82  Nel 1641, con la bolla papale Romanus Pontifex, Urbano VIII avrebbe assoggettato 
il Collegio Urbano a Propaganda Fide. Cf. Reuter, De iuribus, 116, 124-128. 

83  Tra le spese figura quella di scudi 3, 50 del 16 novembre 1632 dati al copista An-
tonio Martino «per cinque copie della bolla dell’erettione del collegio de quali li diede 
una all’Eminentissimo Signor Cardinale Ginetti et l’altre alli Signori Canonici e Mons. 
Maraldi». APF, SC – Collegio Urbano, vol. 1, f. 184r.

84  Il 30 giugno 1633 vengono consegnati al primo rettore, Don Pietronardi, scudi 25 
«per spese che fa in Collegio per l’alunni». APF, SC – Collegio Urbano, vol. 1, f. 184v.

85  Cf. Archivio del Collegio Urbano (ACU), Registro degli alunni, serie VIII, vol. 1. 
86  Da una nota ricaviamo che il registro fu composto da Don Andrea Bonvicini, rettore 

del Collegio dal 1662 al 1696 il quale sostiene di averlo composto «da varie note volanti». 

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
171

derate con una certa circospezione. In ogni modo, il fatto che le date 
coincidano con quelle dei rendiconti di spesa ci fa pensare che il registro 
offra indicazioni attendibili. Il registro del 1633, oltre a ricordare che il 
rettore è Don Sebastiano Pietronardi da Moricone, riporta sette ingressi di 
alunni, privi degli ordini maggiori: due albanesi, due dalmati, uno 
transilvano, uno maltese, uno belga87. L’anno seguente si aggiungono uno 
svizzero, un francese, un pugliese di Fasano, e un altro della 
Transilvania88. Il registro prosegue con gli ingressi degli anni seguenti.

Se non possiamo dire che il Collegio ha iniziato la sua attività nel 1627, 
a maggior ragione non possiamo dire che siano iniziati in tale occasione i 
corsi scolastici al suo interno89. Come abbiamo chiarito all’inizio, la bolla 
non intendeva inaugurare le attività del Collegio e quindi il fatto che essa 
gli conferisse vari privilegi ed esenzioni, tra cui quello di non dipende-
re dal Rettore dell’Università di Roma “La Sapienza”90, non deve essere 
inteso come se nel 1627 fosse iniziata una attività scolastica. Sta di fatto 
che, in virtù dei privilegi dati da Urbano VIII nella Immortalis Dei Filius, 
vennero poste le basi per avere in futuro delle scuole interne al Collegio, 
autonome da altri centri di studio e garantite dalle stesse facoltà concesse 
dai pontefici ad altri centri di formazione91.

Conclusione

Ulteriori studi ci consentiranno di gettare maggiore luce sugli effettivi 
inizi dell’attività del Collegio e delle sue scuole interne. Soprattutto uno 
studio approfondito, condotto in particolare attingendo all’Archivio Storico 

acu, Registro degli alunni, serie VIII, vol. 1, p. [51]. 
87  Cf. ACU, Registro degli alunni, serie VIII, vol. 1, pp. 1-4.
88  Cf. ACU, Registro degli alunni, serie VIII, vol. 1, pp. 5-6.
89  Su questo si veda Baldini, L’insegnamento, 27-28.
90 Il Papa esimeva il Collegio da gabelle, tasse e giurisdizioni varie, ponendolo, dice 

il testo, «sub Beati Petri et dicatae Sedis atque Nostra protectione». Bulla Erectionis, 71. 
91 Urbano VIII concedeva in perpetuo al Collegio e a tutte le persone ivi residenti le 

facoltà e i privilegi di cui godevano i collegi Germanico, Inglese, Greco e lo stesso Stu-
dium Urbis. Bulla Erectionis, 71-72.



Flavio Belluomini 

172

di Propaganda Fide e a quello del Collegio Urbano92, ci consentirà di co-
noscere meglio la storia di questa secolare istituzione e dei suoi sviluppi93.

Vale la pena ricordare che il Collegio Urbano continua a svolgere il 
suo compito di centro di formazione per il clero secolare dei territori mis-
sionari. La quantità dei seminaristi che giungeva tra le sue mura andò 
ad accrescersi soprattutto dalla metà del XIX secolo, cosa che richiese il 
trasferimento in un immobile più idoneo; ciò avvenne agli inizi del XX se-
colo. Nella seconda metà del XX secolo, sorti quasi come gemmazioni dal 
Collegio iniziale, si sono aggiunti il Collegio San Pietro e il Collegio San 
Paolo che, in linea con le antiche aspettative del Vives, accolgono sacerdoti 
provenienti da territori missionari per completare la propria formazione, in 

seconda metà del XX secolo è stato eretto un collegio per suore provenienti 
da diocesi missionarie. Giovanni XXIII, il 1° ottobre 1962, col motu pro-
prio Fidei Propagandae94, concesse all’Ateneo, che si era venuto a formare 

Urbaniana95. 

92 Per una introduzione all’Archivio Storico di Propaganda Fide, cf. F. BELLUOMINI, 
L’archivio storico di Propaganda Fide: presentazione e prospettive di ricerca storico-
archi-vistiche, in ARDURA – SILEO – BELLUOMINI (eds.), Euntes in mundum, 425-454. Per 

una introduzione all’Archivio del Collegio Urbano, cf. G. PIZZORUSSO, Archives du Collège 
Ur-bain de Propaganda Fide, “Annali Accademici Canadesi”, VII. (1991), 93-98, in 
https://web.archive.org/web/20250729071338/https://www.cser.it/wp-content/
uploads/2023/07/Annali-Accademici-Canadesi_vol_7.pdf.

93 Per una breve sintesi della storia del Collegio Urbano e soprattutto per indicazioni 
BELLUOMINI, Urban College de Propaganda 

Fide Urban University (1627–1962), 
“Irfa” 2025, in -

; 
https://archive.is/h5MWG.

94 IOANNES PP. XXIII Litterae apostolicae motu proprio -
cium Athenaeum Urbanianum Universitatis Studiorum titulo aet honore decoratur, ht-
tps://www.vatican.va/content/john-xxiii/la/motu_proprio/documents/hf_j-xxiii_motu-pro-

; https://archive.is/TA4Qr.
95 BEL-

LUOMINI, Urban College. 

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



La bolla Immortalis Dei Filius e la fondazione del Collegio Urbano, 1° agosto 1627

				              URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
173

Sotto la guida del Dicastero per l’Evangelizzazione96, presieduto 
direttamente dal Romano Pontefice, oggi il Collegio Urbano, insieme agli 
altri tre Collegi e alla Pontificia Università Urbaniana, continua a svolgere 
un prezioso servizio formativo per una Chiesa missionaria, chiamata a 
portare il Vangelo al mondo.

Flavio Belluomini
Archivista dell’Archivio Storico di Propaganda Fide 

del Dicastero per l’Evangelizzazione
(flavio.belluomini@propagandafide.va) 

96 Istituito dalla costituzione apostolica Praedicate Evangelium, emanata il 19 marzo 
2022 da papa Francesco, il Dicastero per l’Evangelizzazione, pur con i cambi di prospet-
tiva teologica riguardanti il concetto di missione e i mutamenti istituzionali accorsi nel 
tempo, con le sue due sezioni può essere considerato la continuazione della Sacra 
Con-gregazione de Propaganda Fide. Su questo si veda F. Belluomini, Propaganda Fide, 
Sacred Congregation de/Dicastery for Evangelisation”, in DHGE - Louvain Dictionary of 
Church History, vol. 34, fasc. 201 (Turnhout: Brepols, in fase di pubblicazione).



Flavio Belluomini 

174

ABSTRACT

Lo studio esamina l’atto fondativo del Collegio Urbano avvenuto il 1° agosto 1627, 
attraverso la lente della bolla papale Immortalis Dei Filius promulgata da Papa 
Urbano VIII. Si addentra nel contesto storico che circonda la sua istituzione, in 
particolare il ruolo cruciale della donazione di Palazzo Ferratini da parte di Mon-
signor Giovanni Battista Vives e il rapporto in evoluzione con la neonata Sacra 
Congregatio de Propaganda Fide. L’analisi approfondisce la duplice natura della 
bolla − che conferma la donazione di Vives e al contempo costituisce un nuovo 
collegio pontificio − al fine di identificare la visione ideale del Papa per l'istituzione.
La ricerca delinea quindi le caratteristiche fondamentali del Collegio, concentran-
dosi sui suoi legami diretti con il Romano Pontefice, sul profilo dei suoi studenti e 
sulla loro successiva missione. Particolare attenzione è riservata allo “stile” distinti-
vo atteso dai missionari formati presso il Collegio e al suo rapporto simbiotico con 
Propaganda Fide. Infine, lo studio esplora la distinzione tra la fondazione formale 
del Collegio e l’effettivo inizio delle sue attività, offrendo un esame approfondito di
questa significativa istituzione ecclesiastica nella storia delle missioni cattoliche.

THE BULL IMMORTALIS DEI FILIUS AND 
THE FOUNDATION OF THE URBAN COLLEGE 

This study examines the foundational act of the Urban College on August 1, 1627, 
through the lens of the papal bull Immortalis Dei Filius issued by Pope Urban VIII. 
It delves into the historical context surrounding its establishment, particularly the 

pivotal role of Monsignor Giovanni Battista Vives’s donation of the Palazzo Fer-
ratini and the evolving relationship with the newly formed Sacra Congregatio de 
Propaganda Fide. The analysis scrutinizes the dual nature of the bull − confirming 
Vives’s donation while concurrently constituting a new pontifical college −to iden-

tify the Pope’s ideal vision for the institution.
The research then outlines the College core characteristics, focusing on its direct 
ties to the Roman Pontiff, the profile of its students, and their subsequent mission. 
Special attention is given to the distinctive “style” expected of missionaries trained 
at the Collegio and its symbiotic relationship with Propaganda Fide. Finally, the 
study explores the distinction between the Collegio’s formal foundation and the 
actual commencement of its activities, offering a comprehensive understanding of 
this significant ecclesiastical institution in the history of Catholic missions.

Keywords: Immmortalis Dei Filius; Urban College; Urban VIII; Giovanni Battista 
Vives

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII




