
				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
263

Recensioni / Segnalazioni bibliografiche

STEFANO ZAMAGNI

Responsabili. Come civilizzare il mercato, il Mulino, Bologna 
2019, 247 pp.

Come essere Responsabili? Chi sono i Responsabili? Perché essere Re-
sponsabili? Questo libro fornisce, sin dal titolo, molte suggestioni al let-
tore; suggestioni che, per quanto di primo acchito legittimamente varie, 
occorre siano ricondotte nell’alveo socio-finanziario dell’economia civile. 
Dopotutto è lo stesso Autore, nella Prefazione (pp. 7-10) a dichiarare lo 
specifico intento del lavoro: «mostrare il contributo che la prospettiva di 
sguardo dell’economia civile […] è capace di offrire all’affermazione di un 
concetto di responsabilità che integri, in modo sostanziale, sia l’etica delle 
intenzioni sia l’etica delle conseguenze» (p. 7). Siamo, dunque, nuovamen-
te convocati a lezione da don Antonio Genovesi (†1769), lume dell’Illu-
minismo italiano del XVII e padre della corrente economica napoletana di 
cui il professore Stefano Zamagni è uno dei più accreditati esperti.

Nel capitolo primo (Forme di responsabilità, pp. 11-38) prende le mosse 
un’explicatio terminis che -oltre a permettere d’indugiare sulle suggestioni 
già evocate- tracima in un’applicatio terminis allorquando si procede a il-
lustrare criteri e presentare posizioni che hanno visto mutare il paradigma 
sociale dalla classica accountability alla luce dei due fenomeni di porta-
ta epocale della post-modernità: la globalizzazione e le ultime rivoluzioni 
industriali. Le pagine rendono ragione del principio secondo il quale non 
si dà prospettiva economica senza teoria filosofica: esse evocano, infatti, 
idee e pensatori a tutto tondo impegnati nel correlare concetti quali l’etica, 
il benessere, lo sviluppo, tenuti assieme dal fil rouge della responsabi-
lità. Seguendo questo filo, che l’Autore dipana con destrezza, si giunge 
al capitolo secondo (La responsabilità degli esiti di mercato, pp. 39-72) 
nel quale, da Machiavelli (†1527) a Bauman (†2017), viene scandagliata 
la fondamentale “scoperta” della modernità, cioè “che il comportamento 
umano è capace di dare vita a conseguenze, buone o cattive a seconda 
delle circostanze, non anticipate e tanto meno volute” (p. 39). L’àmbito di 
riferimento fondamentale è, chiaramente, il mercato con tutta la sua rile-
vanza sociale e, nell’ottica del Contributo, in relazione alla responsabilità 
comunque ravvisata a fronte dei suoi meccanismi “a mano invisibile” di 



264

Recensioni / Segnalazioni bibliografiche

smithiana memoria, fragili e di esternalità. Completano l’analisi l’esame 
del classico “principio del duplice effetto” e della responsabilità indiretta, 
per procedere infine a definire le organizzazioni d’impresa come “mecca-
nismi adiaforici”. In filosofia, il termine adiafora (dal greco ἀδιάφορα, 
indifferenti) indica azioni o cose che, dal punto di vista morale, non sono 
né buone né cattive, né prescritte né proibite. Sono quindi azioni o cose 
moralmente indifferenti. Il concetto di adiafora è stato sviluppato princi-
palmente dalla filosofia stoica, che lo utilizzava per distinguere ciò che è 
veramente importante (la virtù) da ciò che è irrilevante per la vita virtuosa.

Nel capitolo terzo (L’impresa civilmente responsabile, pp. 73-117) vicen-
de che hanno caratterizzato la storia economica degli ultimi secoli, concetti 
mutuati dall’economia classica e l’approccio a diversi modelli manageriali 
permettono a Zamagni di progredire nello studio con l’intento di “ripen-
sare, in chiave generativa, il ruolo dell’imprenditore nel nuovo contesto 
economico che si è venuto a configurare al seguito della globalizzazione e 
della quarta rivoluzione industriale” (p. 77). Dalla genesi del concetto di 
“responsabilità sociale dell’impresa” si passa, quindi, a mettere a fuoco il 
ruolo cruciale del consumatore -anch’egli socialmente responsabile- per 
poi riflettere sulla natura dell’impresa in sé e sul fallimento della business 
ethics, ferma restando la responsabilità civile dell’impresa. 

È possibile una finanza responsabile? Questo il titolo del capitolo quarto 
(pp. 119-159) che passa in rassegna le potenzialità dello strumento fi-
nanziario in chiave dapprima diacronica -mostrando l’evoluzione che ha 
dato origine alla finanza moderna- per poi insistere sul vincolo necessario 
tra etica e finanza, mettendo in guardia da “un mercato che espunge dal 
proprio orizzonte la democrazia per far posto alla sola efficienza” (p.136). 
L’analisi della doppia tipologia di crisi finanziarie, quindi, introduce all’ul-
timo affondo concettuale dedicato alla “tesi della doppia moralità” speci-
ficamente pensata per le applicazioni alla finanza; in tal senso «il primo 
errore è di credere che poiché il principio dell’interesse proprio è neutrale 
rispetto ai giudizi di valore allora esso è libero, svincolato dall’autorità 
dell’etica […]. Il secondo errore, ancora più serio, è di pensare che l’eco-
nomia possa arrivare a formulare giudizi di bene e male, di buono e catti-
vo, senza riferimento alcuno all’etica» (pp. 152-153). Dopo questo preciso 
punto, l’Autore  – che, nonostante lo stile erudito, riesce a render facilmen-

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII



				             URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL
265

Recensioni / Segnalazioni bibliografiche

te comprensibili concetti impegnativi dal calibro specialistico – ci sembra 
disponga la trattazione nei termini di una scelta obbligata, costituita dagli 
ultimi due capitoli. Il capitolo quinto (Macchine che pensano e macchi-
ne che decidono, pp. 159-204), infatti, sottolinea l’analisi sulle tecnologie 
convergenti, cioè in grado di combinare nanotechnologies, biotechnologies, 
information technologies e cognitive sciences, in relazione all’impatto ma-
nipolativo nell’ambito delle potenzialità economiche e del mondo econo-
mico. Vengono dunque illustrati i gangli di un dibattito culturale e scien-
tifico al contempo affascinante e preoccupante, che converge in maniera 
vigorosa sull’impatto che lo sviluppo delle tecnologie potenziative può 
avere sulla giustizia e l’eguaglianza sociali; il tutto per far emergere -dati 
economici e riferimenti tecnologici alla mano- che “solo dando vita a luo-
ghi istituzionali dove possano concretamente realizzarsi forme di dialogo 
etico e di regolamentazione dell’impiego della IA e della robotica, si potrà 
affrontare la grossa questione di quale etica abbisogni il mondo digitale, 
tenendo a mente che il nostro mondo è diventato multiculturale” (p. 200). 
Si è parlato di crisi, di responsabilità e di sviluppo, di modelli finanziari 
e dilemmi tecnocratici: nel capitolo sesto (Solo il neoumanesimo salverà 
l’economia, pp. 205-234) il focus marcatamente antropologico ha perciò 
guadagnato una rinnovata ed autorevole consapevolezza contestuale, usata 
dal professore Zamagni a fondamento dell’evocativo monito soteriologico. 
È il premio Nobel Robert Shiller ad intavolare l’argomento puntando il dito 
sul mito dell’efficienza del mercato e dell’irrilevanza morale nei confronti 
dell’equilibrio economico; a quest’apologo l’Autore correla ampie e rica-
pitolative riflessioni sul riduzionismo di cui è vittima la teoria economica, 
a partire dagli orientamenti motivazionali degli agenti sino a giungere a 
quelli che potremmo assimilare a dei “peccati”  – per quanto inavvertiti – 
contro il bene comune e la casa comune.

Giunti all’Epilogo dell’Opera (pp. 237-239), fatto tesoro della riflessio-
ne ivi condotta, con rinnovata consapevolezza il lettore è invitato a chiare 
lettere a riflettere sul fatto che «i mercati non sono tutti uguali. C’è un mer-
cato che riduce la disuguaglianza sociale e uno che invece la fa lievitare. 
Il primo si dice civile, perché dilata gli spazi della civitas -la città delle 
anime secondo l’efficace definizione di Cicerone – mirando a includere 
tendenzialmente tutti, il secondo è invece il mercato incivile che tende 



266

Recensioni / Segnalazioni bibliografi he

a escludere e a conservare nel tempo le periferie esistenziali di cui 
parla papa Francesco» (p. 238). Orbene, sta ad ognuno ponderare “con 
fiducia e speranza le nuove responsabilità a cui ci chiama lo scenario di 
un mondo che ha bisogno di un profondo rinnovamento culturale e della 
riscoperta di valori di fondo su cui costruire un futuro 
migliore” (Benedetto XVI, Caritas in veritate § XXI). 

 

URBANIANA UNIVERSITY JOURNAL 2/2025 ANNO LXXVIII




